La espiritualidad contemporanea
su impacto en la modernidad occidental
y su presencia en Chile

Eduardo Yentzen®

Nietzche, el filésofo demoledor, sentencio: Dios ha muerto. Un brillante graffiti anénimo retruco,
Nietzche ha muerto: Dios. Pero si la modernidad les dio muerte, la postmodernidad los ha resucitado. Dios
ha vuelto, pero con otro rostro. Con otro concepto. Lo que ha regresado en lo esencial es el sentimiento y la
comprensién de la existencia de lo superior, y del ser humano como criatura al interior de un universo que lo
supera. “Somos seres creados. Criaturas y no creadores”.!

Pero, ¢como pudo regresar? Si Dios ha regresado, es porque en realidad nunca se fue; aunque debid
refugiarse en la gruta de los misticos. Si ha vuelto es porque las grandes tradiciones espirituales de todos los
tiempos: sufismo, hinduismo, budismo, cristianismo, y también las tradiciones chamanicas del mundo latino y
norteamericano previo a la invasion europea, han vuelto a hacer oir su voz profunda en el territorio de la
modernidad occidental. Y lo han hecho con nuevas modalidades de ensefianza, 0 mas bien, con su misma
ensefianza profunda presentada bajo nuevas formas: vino viejo en odres nuevos. Ellas han ejercido una
influencia intencional hacia Occidente a partir del siglo XIX, y durante todo el siglo XX. Al respecto Jaime
Hales sostiene que “el siglo XIX permite ver con mucha claridad el resurgimiento del misticismo, y se abre un
contacto con Oriente, tanto hacia China como hacia la India. El espiritualismo de esos mundos llega a
Occidente con mucha fuerza y entusiasma a expedicionarios que profundizan el contacto. Lo mismo pasara
con Egipto y Medio Oriente, zonas invadidas y dominadas por ingleses y franceses, que comienzan a entregar
muchos de sus secretos pendientes.?

Pero la respuesta de por qué regresd tiene otra cara de la medalla. Si pudo volver es también porque la
cultura hegeménica occidental esta en crisis.® Es desde esta profunda crisis de sentido de la modernidad que
las personas han vuelto a tener oidos para Dios. Asi, en medio de la mundializaciéon de la influencia
estadounidense, y de la aparente homogenizacién cultural, tenemos la posibilidad de acceder al relato de estas
grandes cosmovisiones espirituales que nos abren la posibilidad de profundizar nuestra experiencia humana,
en contraste con la superficialidad de la cultura occidental; y de recuperar el sentido trascendente de nuestra
existencia, en contraste con la orientacién materialista predominante.

Nos hemos admirado, mientras avanzaba el siglo XX, con los cambios paradigmaticos de la fisica, la
neurofisiologia, la medicina, la sicologia, la educacién, incluso la filosofia; pero una investigacion exhaustiva
permitiria, a mi juicio, reconocer tras estos nuevos descubrimientos y nuevas conceptualizaciones, la
influencia de representantes de las tradiciones espirituales.* Incluso pienso que podriamos encontrar
antecedentes de esta influencia actuando sobre el proceso de apertura del socialismo real.5 También esta por
sistematizar el impacto que corresponde a estas ensefianzas en el surgimiento de la nueva utopia cultural que
hoy lleva nombres tales como paradigma holistico o paradigma sistémico.®

Condiciones occidentales para el resurgimiento espiritual

La época moderna naci6 cifrando su esperanza en la liberacién de la mente humana por medio de la
razén, y bajo la conviccion de que este hombre “racional” dejaria atras la “barbarie”. Pero la deriva no ha sido
hacia la convivencia racional, sino hacia los “juegos de guerra” que tienen un momento culminante en las
dos conflagraciones mundiales, y que ahora en los albores del siglo XXI resurgen a escala mas pequefia, pero
con la amenaza latente de su expansion. ¢Podemos argumentar frente a este s6lo hecho, sin entrar en la «letra
chica» de las desigualdades y la discriminacion, que hemos dejado atras la barbarie? En  mi opinion, el
proyecto modernizador ha soslayado su incapacidad para realizar la promesa utdpica, por medio de un
imperceptible giro que fue acotando el dmbito de racionalidad del ser humano al campo de las ciencias
primero, para de alli saltar a la tecnologia y al mercado. La promesa utdpica se reorientd asi hacia el bienestar



economico, administrado por el mercado o por el estado, con su produccion de objetos que darian placer y
comodidad. Es decir, la realizacion de la utopia quedd en manos de los productos, y no del ser del hombre.

La aspiracion por liberar a la mente humana de sus ataduras se dirigié en otras dos direcciones:
liberarnos del peso de la tradicion y del yugo de la autoridad. Esta tarea la hicieron corrientes filoséficas
como el ateismo, el agnosticismo, el nihilismo, el existencialismo y el surrealismo. Pero en esta carrra hacia la
libertad, el hombre comun y corriente qued6 desamparado, surgiendo “el miedo a la libertad” (Fromm, 1962).
Aunque tedricamente libre, qued6 en verdad sometido a dos autoridades implacables e indiferentes, el
mercado y el estado totalitario, y sin ninguna fuerza propia para realizar esa libertad. Las religiones no
pudieron contra esta utopia racionalista, y han sido durante la modernidad un soporte débil para contener y
orientar la incertidumbre de la “débil criatura humana”.

El pensador Alan Watts, de gran influencia en la California de los afios sesenta, argumentd que:
“debemos hacer frente a ciertos hechos tocantes al estado espiritual de nuestra civilizacion. Uno de ellos,
demasiado obvio para que sea necesario ponerlo de relieve, es que en la practica nuestras instituciones
religiosas no proporcionan la sabiduria ni el poder para enfrentar a las categorias politicas, econdémicas y
psicoldgicas en que nos encontramos viviendo. Apenas puede existir la menor duda de que, de seguir el
camino que ha tomado, el resultado final de la «conquista de la naturaleza», el progreso cientifico y el
imperialismo cultural del hombre de Occidente sera un «estado Gltimo peor que el primero», peor que la
supuesta barbarie con que comenzé la historia de Europa. Las condiciones actuales de la civilizacién
occidental amenazan al mundo con peligros que pesan mucho mas que sus muchas realizaciones y beneficios.

Otro hecho, mucho menos obvio, es que nuestra expansion cultural nos ha proporcionado,
involuntariamente, una gran oportunidad espiritual. Al tratar de asegurar nuestra dominacion politica,
economica y cultural sobre los pueblos de Asia, silenciosa pero poderosamente, el Oriente nos ha invadido en
la esfera del espiritu. El pensamiento occidental empieza a sentir la influencia de lo que llamamos “filosofia y
religion” orientales (...).

Es sorprendente la absoluta seguridad que tiene el hombre occidental de su superioridad espiritual y
cultural, si consideramos que nuestro modo de vida parece conducirnos al desastre. Podriamos esperar esta
actitud de los que no creen en el espiritu, de nuestros humanistas y racionalistas que consideran que el
laicismo del mundo moderno es un bien; pero es realmente tragico descubrir la misma actitud en la mayoria
de los conductores de la religion cristiana. En verdad, el temor y la incomprension que muchos de ellos
muestran hacia la sabiduria oriental es uno de los signos méas importantes de nuestra debilidad y ceguera
espirituales”.’

Es en este terreno, con una cultura occidental en su subconsciente temerosa de si misma tras la
Segunda Guerra Mundial, que se generan las condiciones sociales para la siembra espiritual que se gesta
desde fines del XIX, y que en los afios sesenta del siglo XX alcanza una expresion cultural de masas a traves
de la generacidn joven, los primeros hijos de la Segunda Guerra. Son incontables las personas que en los afios
60 tuvieron la vivencia breve de la existencia de otro mundo posible.

California, en EEUU, fue el epicentro cultural de un resurgimiento espiritual en Occidente. La
sicologia abrid sus puertas a esa influencia. Claudio Naranjo ha postulado que la mayor influencia la ha
ejercido el budismo zen, al punto de que se habla de un budismo californiano. Luego estaria la influencia de
los tibetanos, pertenecientes a la escuela tantrica; luego los sufis, y finalmente la espiritualidad hindd. En su
opinion la escuela sicolégica menos permeable fue el conductismo; luego el sicoanalisis, reacio al principio,
pero que se abre a través de Erich Fromm y Karen Horney; y la mas abierta fue la sicologia humanista —
gestalt, andlisis transaccional, rogeriana y existencialismo sicolégico- de cuyo matrimonio con la
espiritualidad surge la sicologia transpersonal que incorpora la meditacion y el estudio de los diferentes
estados de conciencia. Genéricamente hablando, lo que renace en este nutrimiento de la sicologia humanista
por parte de las tradiciones espirituales, es el conocimiento de la existencia de distintos estados de conciencia
y de toda una sutil “tecnologia” para el desarrollo del mundo siquico del hombre en pos de la adquisicion de
estos estados de conciencia. Y también renace el concepto de que la divinidad habita dentro del ser humano.
Finalmente, que toda persona puede vivir la experiencia de la iluminacién. @



La década del 60 fue la de los suefios, la de la imaginacion al poder: imaginen a las personas
viviendo sus vidas en paz, decia John Lennon. Todo lo que puede llegar a realizarse se concibe primero en la
imaginacién, se argumentaba. Los afios 60 son el laboratorio en que se experimenta a pequefia escala otra
forma de vivir posible. Y por ello el sistema reacciona con tanta violencia. Es el Gltimo estertor de la antigua
vida: el endurecimiento de las ortodoxias estatistas y liberales, con sus respectivas dictaduras.
Retrospectivamente podriamos reconocer que esa reaccion del sistema de dominacion tuvo una ldgica, si bien
ésta no les provee una justificacion ética: los afios sesenta fueron una época de desborde, de imaginacién sin
limites, de bajo contenido de realidad, de pérdida de sentido de responsabilidad, en definitiva, de un
desequilibrio antiautoritario de los movimientos de contracultura. La reaccion conservadora reprimio esa
tendencia expansiva de la imaginacion pura; de esa utopia no-pragmatica. Tras esta dialéctica historica de
accién y reaccion, se abre ante nosotros la posibilidad de una sintesis, donde la capacidad de sofiar se
entrelace con un sentido préactico, de naturaleza holistica, donde retome su lugar nuestra dependencia de un
orden superior, y con ello regrese un sentimiento de respeto a la autoridad legitima; y donde nunca mas se
conciba que el avance de la humanidad pueda pasar por procesos de destruccion del otro, y si se comprenda
que ello solo puede prrovenir de congeniar entre todos un desarrollo constructivo que otorgue sustentabilidad
de largo plazo a los procesos sociales.

Las tradiciones espirituales
y las religiones

Antes de referirnos a algunas de las figuras contemporaneas notables que traen al mundo moderno la
enesefianza de las tradiciones espirituales, y de ofrecer unas pinceladas sobre su pensamiento, creo importante
hacer una distincion entre religion y tradicién espiritual. La substancia de lo espiritual constituye un saber y
una practica que otorgan al individuo que sigue la disciplina, la posibilidad de acceder a la experiencia
mistica. Quien accede a ella alcanza una condicion que permite a San Agustin decir: “ama a Dios, y haz lo
que quieras”. Ama a Dios significa: accede al estado mistico, y haz lo que quieras indica que aquél que
adquiere ese estado ya no necesita de normas morales o religiones, pues en su obrar natural vive los
mandamientos de Dios. En ausencia de la experiencia mistica, el hombre existe en una naturaleza de pecado,
aquella en la que se entrega a practicas que causan dafio al prdjimo y a si mismo. Para quienes estan en
condicion de pecado —para practicamente todos nosotros— las religiones actlan como normadoras de
conductas que, en funcion del temor de Dios inhiben la accion de dafio, a la vez que actian como portadoras
del recuerdo de Dios.

Tenemos entonces que las escuelas espirituales representan metodologias diferentes para la realizacién
de la experiencia mistica, y se presentan —en consonancia con las caracteristicas culturales de la época y el
lugar donde surgen— en los periodos de transicion. Por otra parte, el ser humano sélo se abre a ellas en esas
épocas de transicidn, pues en el tramo entre ellos éste considera que sabe y tiene lo que necesita. En esos
periodos de transicion dichas tradiciones intentan que la mayor cantidad de personas acceda a la experiencia
mistica, porque “la semilla que cae en buena tierra da frutos” °. Cuando termina la época de transicion el
mensaje espiritual es formalizado y ritualizado, y deviene en religiones que permiten que la comunidad
mantenga vivo el sentido de Dios y la buena conducta social, hasta el siguiente periodo de transicién.

Todas las tradiciones espirituales tienen un gran maestro originador que aporta una manera de entregar
la ensefianza practica de la iluminacién. Sus discipulos directos seran los misticos que preservaran el
conocimiento y la practica transformativa a lo largo de los tiempos, hasta el nuevo momento de transicion;
mientras que las personas cercanas a la ensefianza, mas formalistas, mas sociales, mas orientadas a lo préactico
y organizacional, crearan las religiones que se fundaran en el nombre del mismo maestro que trajo la
ensefianza préctica.

Alan Watts sostiene que: “la sabiduria que Asia nos ofrece encierra no s6lo la més profunda
comprensién de la vida que puede tener el espiritu humano, sino también un conocimiento esencial al orden y
a la cordura de la humanidad. (...) Hay un reino de sabiduria espiritual que la religion, tal como la
conocemos, sélo puede expresar por analogia. (...) Pero aunque se encuentra mas alld de la esfera religiosa, la
religion lo interpreta como un bailarin interpreta la misica. Sin embargo somos en general sordos para esta
musica y por ello la mayor parte de nosotros debemos confiar en la religion para lograr la Gnica relacion que



podemos tener con ella en esta vida. No obstante, para que la danza que es la religion tenga espiritu y fuerza,
al menos los que la dirigen deben percibir la melodia. (...) Aun cuando este reino puede resultar dificil y
oscuro por exceso de luz, no es un sendero exdtico del espiritu que carezca de importancia para el conjunto de
la humanidad. Por el contrario, aqui el hombre comprende efectivamente su sentido y su destino Gltimos. El
numero relativamente pequefio que alguna vez alcanza este punto nos asegura a los demas la eterna cordura.
Esta espiritualmente muerta la sociedad o la iglesia que no les concede una posicién central, que teme su
doctrina y oculta su luz. (...) Cuando la religion ignora este centro vital de la vida espiritual del hombre y lo
considera excéntrico, la Iglesia cae necesariamente en la impotencia y la desunidn. Pierde su verdadero
centro”.

La “avanzada espiritual” de oriente

En la pagina web de la Unesco, en su area de cultura, se sostiene que “el Parlamento Mundial de las
Religiones, celebrado en 1893 durante la Exposicion Colombina de Chicago, constituyd el primer gran
encuentro interreligioso organizado y marco el inicio del didlogo formal entre las tradiciones espirituales
orientales y occidentales. Un siglo después, en 1993, el Parlamento de las Religiones del Mundo se cit6 de
nuevo en Chicago®. Entremedio y a lo largo de todo el siglo XX, se desarrollo tras bambalinas de la cultura
occidental hegemonica la actividad misionera de las tradiciones espirituales, a través de una miriada de
maestros que fundaron centros y organizaciones. “Desde una perspectiva espiritual, los siglos XIX y XX en
Oriente fueron, sin duda, mucho mas productivos que en la mayor parte de los siglos precedentes. El
encuentro con la cultura occidental actu6 como un estimulante que despertd, sobre todo a la India, de su
letargo espiritual milenario. En este clima surgieron los modernos maestros espirituales: Ramakrishna,
Vivekananda, Dayananada, Rabindranath Tagore, Mahatma Gandhi, Ramana Maharshi y Sri Aurobindo”.®3

Los intelectuales de Occidente resultaron sorprendidos: “cuando el zen Japonés lleg6é a EEUU (...)
introducido por misticos pragmaticos y abates creativos que habian desafiado y cambiado el sistema tal cual
era conocido en Japon™*. El maestro zen Imagita Kosen habia iniciado en Tokio un grupo de meditacion para
estudiantes laicos, y busco que sus discipulos recibieran una educacion moderna en la Universidad Keio,
fundada en Jap6n en 1866 para el estudio de la Cultura Occidental. Ello porque la siembra espiritual que
queria realizar debia llevarse a una cultura totalmente diferente a la de la milenaria tradicion de los pueblos
orientales.

Para Idries Shah, el gran maestro sufi contemporaneo, la apertura de Occidente al sufismo sélo pudo
producirse cuando nuestra cultura comenzo a notar la congruencia entre lo religioso y lo sicoldgico, entre lo
esotérico y lo cultural, abriéndose a una aproximacion holistica al tema. Ello ha permitido que el sufismo haya
alcanzado en las esferas mas flexibles un interés creciente del pensamiento contemporaneo. Shah advirtié que
una dificultad primordial era prevenir que la ensefianza fuera convertida en un sistema, en un marco rigido de
ideas o en un culto; pero como portavoz de una tradicion milenaria, tampoco se podia entregar a ilusiones, y
afirmaba que “al final ello siempre termina ocurriendo, con el paso del tiempo”. Entonces volvia a provocar a
quienes lo rodeaban: “entretanto, aqui esta la cosa real, viva, plena de su energia”.®®

Cinco maestros espirituales contemporaneos:
un boton de muestra

Yogananda nacié en 1893 en India, viajé a EEUU en 1920 al Congreso Internacional de religiones
Liberales, para difundir la antigua ciencia del Yoga. Ese mismo afio fundd el Centro Self Realization
Fellowship. Viaj6 dictando conferencias, y en 1925 se radicd en California. Entre otros, siguen su ensefianza
el inventor de la maquina fotografica Kodak, George Eastman; y el director de orquesta Leopoldo Stokowsky.
En 1927 lo recibe oficialmente el presidente de EEUU Calvin Coolidge. En un viaje a India se retine con
Mahatma Gandhi a quien instruye en la ciencia espiritual del Kriya Yoga. Escribié La Autobiografia de un
Yogui en 1946. Muri6 en 1952. Actualmente el SRF es presidido por Sri Daya Mata, y cuenta con mas de 400
centros en 44 paises de los seis continentes.

D.T. Suzuki, discipulo de Kosen, ensefio en Europa y EEUU dando charlas en las universidades, en



las que acudia a paralelos entre el zen y las tradiciones misticas occidentales mas afines, en particular con el
pensamiento de Meister Eckhart, discipulo de Santo Tomés de Aquino, con el pensamiento existencial
cristiano de orientacion sicoanalitica que desarrollé Paul Tillich, y con el pensamiento propiamente
sicoanalitico, en su proyecion humanista, tal como lo desarrollé Erich Fromm. A esto sumaba frecuentes
referencias literarias, y en particular de la poesia occidental. Se llegd a convertir en el gran difusor del zen en
Occidente. Como prolifico escritor y conferencista, atrajo hacia su esfera a algunos de los mas creativos
intelectuales de este siglo, entre ellos John Cage, Erich Fromm, Karen Horney, Aldous Huxley, Carl G. Jung,
Thomas Merton y Arnold Toynbee. Poetas de la talla de Allen Ginsberg, Jack Keruac y también el pensador
Alan Watts, llegando a ser todos ellos los excepcionales vehiculos para el ingreso del Zen en el territorio
cultural de Norteamérica. Vivid hasta los noventa y cinco afios. El conjunto de su obra alcanza a unos
cincuenta libros en japonés y en inglés, de articulos y ensayos para numerosas publicaciones, y abundantes
conferencias. El Zen, difundido en Occidente a partir de 1930, alcanz6 su plenitud tras la Segunda Guerra
Mundial. Recorrié una trayectoria de influencia desde una inteligentsia restringida y una vanguardia
underground, hasta alcanzar a extensos publicos de estudiantes y profesionales. Su expansion se superpuso al
auge del existencialismo —con exponentes de la talla de Camus y Sartre— vertiente filosofica que se preguntd
por el sentido Gltimo de la existencia del hombre, blsqueda concordante con la pérdida de sentido resultante
de la gran desconfianza sobre la naturaleza humana producto de la Segunda Guerra Mundial.

Sri Aurobindo fue filésofo y poeta, revolucionario y yogui. Naciones Unidas reconocio su aporte a la
paz mundial apoyando la creacién de la ciudad Auroville, un verdadero laboratorio espiritual internacional
para el desarrollo humano. Naci6 en Calcuta, India, el 15 de agosto de 1872. Su padre, el médico Krishnadhan
Ghose formado en Inglaterra quiso evitar que sus hijos siquiera conociesen las tradiciones de la India. Por ello
envio todos sus hijos a vivir y estudiar en Inglaterra. En la universidad comenzé a interesarse por lecturas que
le muestran el otro lado de la cara de Europa: Juana de Arco, Mazzini, la revolucién americana, la historia de
los marginados, de los rebeldes, desfilan ante sus ojos avidos. Comienza a configurarse en él, quien no
recordaba muy bien cémo era su patria, el proposito de independencia de la India. Se hizo secretario de la
asociacion de estudiantes indios de Cambridge, pronunci6 discursos revolucionarios, y se afili6 a la sociedad
secreta “Loto y Pufial”. Pronto figurd en las listas negras. A los veinte afios se embarca rumbo a su tierra
natal.

Al llegar viaja a Calcuta, donde comenzé a escribir articulos en que invitaba a sus compatriotas a
sacudirse del yugo britanico. En 1906 es director del diario de Calcuta Bande Matarm, (Salud a la Madre
India), y predica la causa del nacionalismo. El diario es el primero en declarar publicamente el propdésito de la
independencia total. Dirige tras bambalinas una organizacion secreta de alcance nacional, que se preparaba
para el dia del levantamiento armado. Es detenido, acusado de conspiracién, y encarcelado en régimen de
incomunicacion en la prision de Alipur.

Antes de su encarcelamiento, un monje errante habia sanado milagrosamente a su hermano. Aurobindo
ya habia oido hablar de los extrafios poderes de tales ascetas, pero por primera vez tuvo una experiencia
directa. Reflexion6 entonces que el yoga podia servir para algo mas que como una simple evasion del mundo.
Decidi6 practicarlo, como una herramienta que le ayudaria a la causa de la sublevaccidn de la India.

El 30 de diciembre de 1907 conocié al yogui Vishni Bhaskar Lelé. Con él vivié una serie de
experiencias radicales de cambio de conciencia “que resultaron de todo punto contrarios a mis propias ideas, y
me hicieron ver el mundo con prodigiosa intensidad. En un instante se hizo silenciosa mi mente, como el aire
sin movimiento en la cima de una alta montafa; luego vi venir de fuera, de modo enteramente concreto, uno,
dos pensamientos. Los rechacé antes de que pudiesen entrar e imponerse a mi cerebro. En tres dias quedé
libre. A partir de ese momento, el ser mental en mi se convirtid en una inteligencia libre, una mente universal”
6, En la cércel de Alipor se entregd a una exploracion espiritual metddica. En 1910 arribd a Pondichery, su
lugar de destino, del que no se moveria mas. Durante seis afios ininterrumpidos publico: La Vida Divina,
donde estd su vision espiritual de la evolucidn; Sintesis del Yoga, en la cual describe las etapas y las
experiencias del yoga integral; los Ensayos sobre la Gita y su filosofia de la accidn; El Secreto del Veda, con
un estudio sobre los origenes del lenguaje; El ideal de la Unidad Humana y el Ciclo Humano, que consideran
el aspecto socioldgico y psicoldgico de la evolucion, y las posibilidades futuras de las sociedades humanas.

A partir de un pufado de discipulos que vivian como miembros de la casa de Sri Aurobindo, con el



tiempo el Ashram llegd a constituirse en una comunidad que alcanz6 a las 1.800 personas. EI dinamismo de la
obra hizo surgir un nuevo proyecto que se concret6 finalmente en febrero de 1968: Auroville, la Ciudad de la
Aurora, concebida como la ciudad de la unidad humana. La Unesco invit6 a sus Estados Miembros y a las
organizaciones no gubernamentales a participar en el desenvolvimiento de Auroville como ciudad cultural
internacional destinada a reunir los valores de diferentes culturas y civilizaciones en un medio armonico.

Idries Shah es considerado el principal Maestro Sufi contemporaneo. Produjo mas de 35 libros, y
estuvo involucrado en un gran nimero de empresas de corte humanitario, académico, cientifico y comercial,
destacando entre ellas su participacion como socio fundador del Club de Roma. Naci6 en Simla, India, el 16
de Junio de 1924. Su padre, el escritor Sirdar Ikbal Ali Shah, estudiaba medicina en Edimburgo. cuando
conocié a la madre de Idries, de nacionalidad escocesa. EI matrimonio se fue a vivir a las tierras altas de
Afganistan, en Pagham, residencia tradicional de la familia paterna. Fue educado por tutores privados
europeos y del Medio Oriente, y también se formd a través de extensas travesias y multiples encuentros con
personas de ensefianza, lo que caracteriza el método Sufi de educacién y desarrollo. Vivio gran parte de su
vida en Inglaterra, y asumid las maneras de un tipico britanico. Cas6 con Cynthia Kabraji en 1958, a sus 34
afios, y tuvieron un hijo y dos hijas.

Los sufis han dicho que les tom6 800 afios de trabajo preparatorio conseguir que el Islam los aceptara,
lo que avala la interpretacion de que las escuelas espirituales ofrecen su sabiduria en ciertas épocas a las
culturas o religiones que estén dispuestas a escucharlas, o bien aportan el material que da finalmente
nacimiento a una nueva religion. Shah dice que una reaparicion del sufismo sélo puede ocurrir con los ropajes
de la cultura en donde busca sembrar; nunca sera exotico o extravagante para esa cultura, para evitar asi el
rechazo y favorecer que las personas lleguen a su esencia.

Siguiendo sus preceptos, Shah tomé el oficio de escritor, y asumid pasados los treinta afios como
director de una fundacién educacional que investigaba y publicaba temas de cultura comparada respecto del
pensamiento y la conducta humanas. Ostentando dicho cargo, fue invitado a dictar conferencias en la
Universidad de Stanford en América y la Universidad de Génova, donde fue profesor visitante. Finalmente,
incursiono en el mundo empresarial y fundé la editorial Octagon Press.

Hacia 1964, habiendo cumplido Shah cuarenta afios, publicé el libro Los Sufis, que marcaria un hito
tanto en su presencia publica como en el conocimiento de Occidente sobre esta escuela milenaria. Todo lo
conocido anteriormente habia sido escrito por estudiosos, escolasticos, en dos palabras, por no-sufis. Este
libro se convirtio a poco andar en un clasico, pues se reconocié en €l la presencia de una tradicion mistica
genuina. Idries Shah muri6 el 23 de Noviembre de 1996.

El monje trapense Thomas Merton es considerado el més importante escritor mistico cristiano de
occidente del siglo XX, y un hombre que encarn6 la busqueda de la solidaridad humana en el mundo
contemporaneo. Su espiritu se desgarr6 entre su vocacion de trabajo social desplegado en el barrio negro de
Harlem, una intensa vocacién literaria, y sus votos de silencio ejercidos durante casi treinta afios de
pertenencia a la Abadia de Getsemani. Cuando su mirada se volcé al mundo, defendi6 los derechos sociales
en EEUU y mird con ojos esperanzadores el movimiento juvenil de los afios sesenta. También predico en
contra del aislamiento del mundo cultivado por los monjes, al tiempo que insistia en que toda actividad social
perdia su sentido si no era iluminada por una practica de contemplacion y meditacion, que él integré a partir
del misticismo cristiano y las escuelas espirituales de oriente.

Merton nacié en Francia, en la frontera con Espafia. Se fue joven a vivir a Nueva York con sus abuelos
maternos, e ingresé a la Universidad de Columbia a estudiar literatura y pedagogia en inglés, mostrandose a
poco andar con dotes para la poesia y la narrativa. A los 26 afios abandoné su carrera como profesor, para
ingresar a la Abadia de Getsemani, de los monjes trapenses, ubicada en Kentucky, EEUU. Corria el afio 1941,
en pleno desarrollo de la Segunda Guerra Mundial, cuando recibid en su casa una orden de alistamiento en el
gjército, requerimiento que no podia ser mas contrario a sus sentimientos, pero frente al cual no cuenta con
ninguna circunstancia de la cual asirse para evadirlo. Decidié entonces partir al Monasterio y pidié
entrevistarse con el Abad. De esa entrevista obtuvo la autorizacion para ingresar de inmediato como monje.
Durante la década del cuarenta produjo la mayor parte de su obra poética. Leyendo a San Agustin, Santo
Tomés de Aquino, Meister Eckhart, Gandhi, D. T. Suzuki, Albert Camus y Pasternack, entre otros, se fue



iluminando en la posibilidad de integrar las fuentes de su desgarro interior.

En 1948, a los 33 afios, simbdlicamente la edad de la muerte de Cristo, escribié su autobiografia The
Seven Storey Mountain. Comenzaban los afios 50, y se interesé por el Movimiento de los Derechos Civiles,
conocié de las actividades de Marthin Luther King, y se convirtié en un fervoroso portavoz de los temas de
justicia social y de paz mundial. Juzg6 entonces su vida monastica previa como la de un “culpable espectador
de un mundo turbulento, desesperado, cinico y violento”".

Sostuvo una intensa correspondencia con intelectuales y maestros de gran relevancia de distintas
nacionalidades. Entre ellos, el poeta polaco Czeslaw Milosz, premio N6bel de Literatura. En 1958, Merton
Ilevaba 17 afios siguiendo la estricta vida de la Abadia, en tanto Milosz vivia en Paris, donde a través de su
actividad literaria desplegaba una postura critica hacia el comunismo polaco, disintiendo a la vez de las
posturas politicas de Picasso y de Sartre. Merton inici6 el intercambio epistolar tras leer la famosa critica del
poeta al sistema comunista, llamada La Mente Cautiva. La correspondencia entre ambas figuras revela coémo
ellos buscaban trascender tanto el estatismo comunista y su desvalorizacion de la persona, como la
trivializacion y enajenacion humana de la sociedad occidental.

Los afios sesenta son explosivos en el mundo, y con especial fuerza en EEUU. A través de sus escritos
y conferencias se opuso a la guerra de Vietnam y defendio los derechos civiles. Sus principales libros en este
periodo fueron Semillas de Destruccién y Ghandi y la No Violencia.

Victima de un accidente, perdié su vida cuando tenia apenas 53 afios, en medio de una conferencia
ecuménica de monjes budistas y cristianos en Bangkok, Tailandia. Era el dia 10 de Diciembre de 1968. Fue
enterrado en el cementerio comunitario de la abadia de Getsemani.

Botones de muestra
sobre tres ensefianzas espirituales contemporaneas

El budismo zen no se fia del intelecto y sus métodos dualistas de razonamiento, y piensa que la verdad
puede ser alcanzada cuando no se la afirma ni se la niega. ;Cémo comprender esta paradoja? La esencia del
zen es adquirir un nuevo punto de vista para contemplar la vida, para lo que debemos abandonar nuestros
habitos de pensamiento. (...) A esta adquisicion se le llama satori, que es otra palabra para iluminacién. No
hay zen sin satori. Y sélo se obtiene por una experiencia personal. La experiencia “eureka” es un satori sélo
intelectual. La apertura del satori es referida como la obtencion “de un ojo para ver dentro del espiritu de la
doctrina budista”. Todos los koan -las paradojas en la ensefianza zen- estan destinados a mostrar que al satori
no se llega mediante el entendimiento intelectual, porque es un hecho interior y propio. Es el despertar dentro
de uno mismo y sin depender de los demas, de un sentido interior en la propia conciencia, capacitdndonos
para crear un mundo de armonia y belleza.

En su didlogo epistolar con Thomas Merton, Suzuki afirma que “todos somos entes sociales, y la ética
representa nuestra preocupacién por la vida social. EI hombre zen no puede vivir fuera de la sociedad.
Tampoco ignorar los valores éticos. Lo Unico que pretende es limpiar meticulosamente su corazon de todas
las impurezas arraigadas en el “conocimiento” que nos fue dado al comer el fruto del arbol prohibido (el arbol
del bien y del mal que lleva a la expulsion de Adan y Eva en el texto de la Biblia), retornando al estado de
“inocencia” (estado mental propio de los habitantes del Jardin del Edén) pues en ese estado, todo lo que
hagamos sera bueno. Y recuerda la referida cita de San Agustin: “Ama a Dios y haz lo que quieras”

Suzuki recalcé que su forma de exponer el zen podia no coincidir exactamente con la tradicional, pues
segln su forma de entenderlo, el origen de esta ensefianza puede remontarse hasta la experiencia de
iluminacion de Buda, hace aproximadamente dos mil quinientos afios, en el norte de la India. El budismo se
desarrollé a partir de la experiencia de Buda, experiencia conocida con el nombre de Illuminacion. En
sénscrito se le llama bodhi, que al igual que Buda, proceden de la misma raiz: budh. Bodhi significa
Iluminacion y Buda, el iluminado; por lo tanto, cuando hablamos acerca del budismo o de Buda, tenemos que
relacionar lo que estamos diciendo con la vivencia de Iluminacién de Buda. Sin iluminacién, el budismo no
tendria significado ninguno, y puesto que el zen reivindica la transmision de la experiencia esencial de Buda,



deberemos ascender hasta el plano de esta iluminacién. Cuando esto sea comprendido, el zen serd
comprendido. Ser un buen budista zen no es suficiente para seguir la ensefianza de su fundador; tenemos que
experimentar lo que Buda experimentd. Si nos limitamos al papel de seguidores de su ensefianza, ésta, por
noble y elevada que pueda ser, no llegara a ser realmente nuestra. Buda no queria que sus discipulos siguieran
su ensefianza ciegamente. Pretendia que experimentaran lo mismo que él habia experimentado y que su
ensefianza fuera confirmada por la experiencia personal de sus seguidores.®

El sufismo es una ensefianza practica, e ironiza sobre lo poco relevante que es, en la senda del camino
espiritual, el intelecto lleno de erudicién. Esto lo ejemplariza un cuento sobre Nasrudin, personaje mitico que
ilustra las moralejas de la ensefianza. Se cuenta que Nasrudin transportaba en balsa de una orilla a otra a un
erudito, quien aprovechando la ocasion para entablar un dialogo le preguntd si habia aprendido la gramatica, a
lo que éste responde que no. El erudito le dice que con ello ha perdido la mitad de su vida. Nasrudin le
pregunta de vuelta al erudito si ha aprendido a nadar, a lo que éste contesta que no. “Entonces habra perdido
usted toda su vida, porque nos estamos hundiendo”.

Otro ejemplo mas directo de la actitud sufi quedo ilustrada cuando a raiz de las ensefianzas de Idries
Shah se desencadend una discusion en la prensa, y él recibid algunos ataques. Los periodistas le preguntaron
qué respondia. Dijo: “Unos eruditos me atacaron, otros eruditos me defendieron. Ahora siguen peleando entre
ellos. Yo no tengo parte en esa disputa, es entre terceras partes”.

Ante una pregunta que le formuld un estudiante acerca de otro de sus libros, La sabiduria de los
idiotas, Shah afirmo que la fraternidad de los sufis afirma tres cosas: que la ensefianza conduce a un reino de
iluminacion humana superior; que aunque su ensefianza cambie en sus formas exteriores, el sufismo ha
existido siempre; y que la finalidad de la ensefianza es provocar experiencias que conduzcan a un
conocimiento elevado.*

Thomas Merton representa la tradicién del cristianismo mistico. En uno de sus Gltimos escritos, El
hombre nuevo (sic), afirma que “la contemplacion es algo que va més all4 de los conceptos, y aprehende a
Dios no como un objeto separado sino como la Realidad dentro de nuestra realidad, el Ser dentro de nuestro
ser, la Vida de nuestra vida”, afirmando que con este enfoque ¢l seguia el pensamiento de los Padres Griegos
de la Iglesia, quienes decian respecto de la venida de Cristo que “Dios se hizo hombre para que el hombre
pudiera hacerse Dios”. Insistia en que “si el Hijo del Hombre vino a buscar y salvar aquello que estaba
perdido, no fue para reestablecernos en una posicién juridicamente favorable ante Dios, sino para elevar,
cambiar y transformarnos a los humanos hacia Dios, a fin de que Dios pudiera ser revelado en el Hombre, y
que todas las personas pudieran convertirse en Un Hijo de Dios en Cristo”. El primer paso para comprender la
contemplacion, segln el escritor trapense, es aprehender la unidad de Dios y el Hombre en Cristo, lo que
presupone la unidad del hombre en si mismo.

Hablando sobre su mision en la vida en Conjectures of a guilty bystander (Conjeturas de un espectador
culpable) habia dicho: “Si puedo unir en mi mismo el pensamiento y la devocion de la cristiandad de oriente y
occidente, a los Padres griegos y latinos, a los misticos rusos y espafioles, puedo preparar en mi mismo la
reunion de los cristianos divididos...Si queremos reunir lo que estd dividido, no lo podremos hacer
imponiendo una division sobre la otra, ni absorbiendo una division en la otra... Debemos contener todos los
mundos divididos en nosotros mismos, y trascenderlos en Cristo”.?

Breve historia personal
de la espiritualidad contemporanea en Chile #

La influencia de las tradiciones espirituales durante el siglo XX también alcanz6 a nuestro pais. Es
posible, aunque siempre sometido al escrutinio de nuevas informaciones, atribuir un rol de pionera en el
proceso de apertura a la nueva espiritualidad en Chile a Lola Hoffmann?. Ella nacid en Letonia y desarroll6
sus estudios de medicina y su trabajo profesional en Alemania. Alli conoci6 al médico chileno de ascendencia
alemana Franz Hoffmann, con quien se vino a nuestro pais. Afios més tarde, a través de su relacion con el
poeta Totila Albert, Lola despertd a su vocacién espiritual. En su crisis de la edad mediana conoci6 la obra de
Carl Gustav Jung y viajé a Europa para especializarse en el analisis de suefios. Al regresar a Chile de este



viaje, y con 48 afos de edad, se comprometié de por vida con su misién como sanadora de almas. Corria el
afo 1952.

En su trayectoria, promovid en nuestro pais los primeros grupos de sicologia humanista, tradujo el |
Ching, el libro de los cambios; fue la portavoz de la “Iniciativa Planetaria para el Mundo que Elegimos” en
nuestro pais, y una entusiasta luchadora contra la cultura patriarcal. Pero por sobretodo fue una maestra que
atendié a sus pacientes y discipulos hasta sus 85 afios de edad, y hasta una semana antes de entregar su Gltimo
aliento.

Afios 52 al 68, los pioneros

También hacia el afio 1952 Gaston Soublette -que a la sazon tiene 25 afios- descubre el pensamiento
oriental y se encuentra con los libros del discipulo de Gandhi, Lanza del Vasto. Poco después, en 1957, del
Vasto viene a Chile. Tras la partida del maestro se forma en Santiago el movimiento “El Arca”, de inspiracion
cristiana-gandhiana. A él se integraron desde su fundacion Gastdn y Lola Hoffmann, entre otros.

El mismo afio de la venida de Lanza del Vasto, el marido de Lola, Franz Hoffmann, funda el “Centro
de Estudios de Antropologia Médica” de la Universidad de Chile. Su objetivo fue dar una formacién mas
integral a los médicos, impartiendo clases de psicologia, dibujo, filosofia y antropologia. En este Centro
surgio con un importante rol otro de los pioneros de esta historia, el joven médico recientemente egresado de
la Universidad de Chile, Claudio Naranjo.

Junto a Claudio, hizo docencia en el Centro el psicélogo de la Universidad de Chile Rolando Toro,
quien a través de Franz Hoffmann conoci6 a Lola y trabajé con ella sus suefios. Rolando serd otro actor
precursor de esta historia, en su condicion de creador de la psicodanza, la actual biodanza.

Nacen los afios sesenta, prefiados con los signos de los grandes movimientos de energia juvenil y
contestataria de la segunda mitad de esa década. Lentamente se escribian en nuestro pais las silabas primeras
de esta corriente de nueva espiritualidad. Claudio Naranjo viaj6 por primera vez a California el afio 1963, y
luego en 1967. Alli se vincul6 con varios de los mas importantes exponentes del movimiento de nueva
espiritualidad: el Dr. Leo Seff, Carlos Castaneda; el maestro budista zen Suzuki Roshi; Ida Rolf, Alan Watts,
y Fritz Perls. Todo lo que conocid y recibié lo traia a Chile, compartiéndolo en los primeros grupos de
psicoterapia humanista que se formaron en el pais.

En los afios sesenta también emergen, aqui y all4, otros buscadores pioneros. El psicélogo Héctor
Fernandez estudia junto a Lola y a Claudio a la neosicoanalista Karen Horney. Charles Brooks ensefia
técnicas del “body work” y del alerta sensorial. El profesor italiano Antonioletti dicta en casa de Lola un curso
de iniciacion esotérica. Gastén Soublette conoce al pintor y escendgrafo del Ballet Nacional Toméas Roessner,
con quien dictardn después un curso sobre cultura oriental en el Instituto de Estética de la Universidad
Catdlica.

Entonces comenzaron a llegar emisarios de las tradiciones espirituales a Chile. En 1964 vino
proveniente de México José Rafael Estrada, como representante de la Gran Fraternidad Universal. Esta
organizacion impartié las primeras ensefianzas de yoga en el pais. Poco después, en 1966 viene a Chile
Mabharishi, el creador de la Meditacion Trascendental. Tras él, entre 1966 y 1970 viajan a nuestro pais
numerosos profesores desde Alemania y Argentina, para dar el entrenamiento de la MT. Asi, comenzé la
siembra de este mensaje en esa época todavia placida de la primera mitad de los afios sesenta, cuando el
vértigo aln no se instalaba en nuestro pais.

Afios 69 al 73, la primera ebullicion

Esta historia tuvo un momento de ebullicion a fines de los afios sesenta y comienzos de los setenta,
vinculada al jipismo y a los movimientos contraculturales, pero menos visible que la otra efervescencia de
esos afios, la de los movimientos estudiantiles y politicos. Varios hitos marcaron con toda su fuerza este
periodo.



Oscar Ichazo aparecié en Santiago en 1969, y tomé contacto con Héctor Fernandez, director de la
Asociacion de Psicologos. Por su intermedio, Ichazo ensefié su sistema a psicologos y psiquiatras de nuestro
pais. Al afio siguiente, en 1970, viajo a la nortefia ciudad de Arica, para dictar el entrenamiento que daria el
nombre a su Instituto. También en 1969, en Punta de Vacas, Argentina, Silo lanzaba su primer mensaje. Un
centenar de chilenos estuvo alli y trajo el Siloismo a Santiago. Vuelve también ese afio al pais Maharishi, para
consolidar la tarea de sus instructores.

Nace 1970, y las corrientes de sicoterapia humanista comienzan a ganar adeptos. Claudio Naranjo, tras
asistir al entrenamiento con Ichazo en Arica, volvié a Santiago para conducir, durante poco mas de un afio, un
grupo de psicoterapia en casa de Lola, introduciendo las ensefianzas de la Gestalt y el Fischer-Hoffmann entre
otras. Cuando parti6 de vuelta a EEUU, qued6 dirigiendo el grupo Doro Ortiz de Zarate. Participaban en él
Arturo Mardones, Olaya Pérez, Wilma Hannig, Ximena Sepulveda, y Gloria Camiruaga, entre otros.

También en 1971, Adriana Schnake inicié en la clinica siquiatrica de la Universidad de Chile sus
primeros grupos gestalticos. Algunos invitados se cruzan con los grupos de Naranjo y Lola. Asisten entre
otros Francisco Huneeus, Sonia Abovic, Doro Ortiz de Zérate, Cristina Delgado, Arturo Mardones, y Tessi
Huneeus. Por su parte, Lola culmino ese afio su trabajo de traduccion del |1 Ching, el Libro de los Cambios, de
la version alemana de Richard Wilhelm, y reparti6 setenta copias entre sus amigos mas cercanos.

En 1972, Alex Kalawsky, profesor de sicoterapia en la Universidad Catolica influenciado por el
neosicoanalista Erich Fromm, crea un curso denominado “Algunas consideraciones para la elaboracion de una
teoria acerca del Hombre”. Ese mismo afio, Rolando Toro ofrecia un curso de psicodanza en el Campus
Oriente de la Universidad Catolica, dentro del programa del Instituto de Estética.

Mientras todo esto ocurria, el pais se convulsionaba, y el aire comenzaba a oler a pdlvora. Entonces
ocurri6 el Golpe, que de golpe congel6 por un tiempo todas estas expresiones de vida.

Afios 74 al 87, muerte y resurreccion

Los acontecimientos de 1973 representaron la partida del pais en los afios siguientes de muchos
profesionales del campo de la psicoterapia humanista, como asimismo de personas vinculadas a las escuelas
de conciencia. Algunos incluso son perseguidos. Otros reorientarian su actividad fuera de los espacios
académicos, creando espacios alternativos.

Claudio Naranjo se queda definitivamente en EEUU; Rolando Toro viaja a Argentina y luego a Brasil;
los principales dirigentes del Siloismo son expulsados del pais; Adriana Schnacke se instala en Argentina, y
asi con muchos. Pero con todo, comenzé a resurgir la corriente de conciencia en Chile; las personas y
escuelas que configuraran el escenario espiritual de fin de milenio.

En 1974 Francisco Huneeus funda la editorial Cuatro Vientos, iniciando la difusion de la psicoterapia
gestéltica, y otros textos de crecimiento y espiritualidad. En 1976 publica el | Ching que habia traducido Lola
Hoffmann. Ese afio, Gonzalo Pérez, quien también se habia acercado a los grupos de Lola Hoffmann, conoce
a través de ella a Héctor Sepulveda, quien llegaba desde Inglaterra, y toma con él su primer curso de
Astrologia Profunda. A partir de ese momento, Gonzalo proseguira una formacion autodidacta que lo hara una
voz fundamental en esta disciplina. En Valparaiso, Pato Varas, profesor de la Escuela de Psicologia de la
Universidad Catolica de esa ciudad, crea a partir del sicodrama de Moreno, la gestalt de Perls, y la obra de
William Schutz, “Todos somos Uno” un taller experimental en el que explora la relacion cuerpo-mente.
Schultz habia trabajado en Essalen con Perls, y esta coincidencia motiva a Pato Varas a viajar a Essalen para
formarse como terapeuta gestéltico.

Comienza 1975, y un color naranja aromatiza al pais. La Comunidad para el Desarrollo Humano, el
nuevo rostro del siloismo, comienza a formar grupos y transmite su nuevo mensaje: humanizar la Tierra. Seis
afios mas tarde, en 1981, obtendran su legalizacion.

En 1977 regresa al pais Luis Weinstein, y en Marzo de 1978 funda el CESPO, junto a Félix Huerta,
Berta Bravo y Carolina Bravo. Forman una Comision de Salud Mental que en 1979 realiza un congreso sobre



la salud mental en la infancia. De este grupo surge Quillahue, una coordinacion de 25 centros de salud mental.
Participan fundacionalmente junto a Luis Weinstein, Laura Molla, Andrés Bahamondes y Veronica Salas. De
esta organizacion surge en 1980 el TIDEH, Talleres de Investigacion en Desarrollo Humano, donde tienen un
rol de iniciador junto a Luis, Marta Orrego, Cecilia Dockendorf y Karina Benitez. El TIDEH se orienta a
temas de desarrollo humano en una corriente existencial-humanista, aborda temas de creatividad social y de
estilos alternativos de hacer politica. Se abre a los vinculos entre espiritualidad y creatividad social. Traen a
Santiago a Vimala Takhar, discipula de Gandhi. Como una ultima hija del TIDEH, en 1978 surge la editorial
La Minga, que conducen Chantal de Rementeria, Alfonso Alcalde y Sergio Pesutic.

Ese mismo afio se funda la revista La Bicicleta, la que junto a la revista Clan que dirige Delia Vergara,
tendra un importante rol en este periodo difundiendo temas de psicologia, ecologia y espiritualidad. También
viaja a a Chile Roberto Bravo, después de estar ausente del pais desde 1972. Realiza conciertos en teatros y en
parroquias de poblacion. Viaja al Valle del Elqui, y toma contacto alli con personas que hacen trabajo
espiritual, con quienes inicia su proceso de conciencia. En el Valle del Elqui se asientan los hermanos del
Centro Saint Germain del Séptimo Rayo.

Comienzan los afios 80, y el movimiento de conciencia adquiere una mayor presencia y vigor. Ese afio
se forman dos pequefos grupos budistas tibetanos, el Centro “Karma Chile Teksum Choling” y el Centro
Dharmadatu de Santiago, bajo la influencia de Su Santidad Karmapa, cabeza de la Escuela Kagyu, una de las
cuatro grandes escuelas de la tradicion tibetana. Al afio siguiente viene por primera vez un lama tibetano a
Chile.

En Agosto del 81 viene Paul Lowe, un discipulo de Raj Neesh, quien ofrece un trabajo en Las
Vertientes a un grupo de unas sesenta personas. Entre ellos, Alejandro Celis, Jorge Buitano, Gonzalo Pérez,
Luz Maria Alliende, Ana Maria Noé y Margarita Silva. Tras su partida, mas de un tercio de los asistentes se
hacen discipulos, y se forma el centro Rajneesh “Sagaro”. El movimiento crece, Mas tarde, algunos viajan a la
sede del baguan en Oregon.

Adriana Schnacke regresa al pais e instala en la isla de Chiloé su Centro de Psicoterapia Gestalt
Anchimalen. Més tarde funda la Escuela de Terapia Gestaltica en Santiago.

En 1981 se constituyé un grupo budista de la tradicién Shambala, creada por el lama Trungpa
Rimpoché. Lo encabezan Francisco Varela y Leonor Palma, quienes se habian iniciado en la meditacion
Shambala en EEUU. Se integran Gustavo Jiménez, Olaya Pérez y Ximena Sepulveda entre otros. El grupo ha
continuado hasta hoy. También ese afio regresa a Chile Elia Parada, tras sus estudios de astrologia en Espafia,
emergiendo junto a Gonzalo Pérez como la otra gran fuente de la Astrologia Profunda en el pais.

Resurgen también los trabajos corporales de desarrollo personal. Leonor Palma trae de regreso el
Rolfing, que habia aprendido directamente de Ida Rolf en EEUU, en tanto Lucila Geralnick ensefia Gimnasia
Consciente, disciplina creada por Inx Bayerthal. Este periodo culmina el afio 83 con el lanzamiento en Chile
de la Iniciativa Planetaria para el Mundo que Elegimos, creada en Nueva York en 1981 por cinco
organizaciones de caracter mundial: los Ciudadanos Planetarios, la Asociacién de Sicologia Humanista, la
Asociacion de Educacion Global, el Club de Roma, y la Asociacion de Naciones Unidas para Nueva Gales del
Sur.

Lola Hoffmann conocid el proyecto e indujo a Sergio Vergara a viajar a Canada, al Congreso que
dicha entidad convoc6 a mediados de 1983 en la ciudad de Toronto. A su regreso, y coincidiendo con una
conferencia que dicta Claudio Naranjo en el Goethe Institut, Lola Hoffmann hizo el lanzamiento de la
Iniciativa Planetaria en Chile. El primer afio de la Iniciativa Planetaria culminé con un acto en el Campus
Oriente de la Universidad Cat6lica, donde Lola fue la principal oradora.

En su segundo afio de existencia, la Iniciativa Planetaria se instalé en la Casa de la Paz en el barrio
Bellavista, se organiza en grupos por areas tematicas, y edita un “multiboletin”. Coordinadores de areas
tematicas son Gastdn Soublette y Gonzalo Pérez (desarrollo personal y espiritual), Sara Larrain (Agriculturay
alimentacién), Alejo Gajardo (Paz, armamentismo y poder nuclear), Ximena Abogabir (comunicacion social),
Mauricio Garcia y Sergio Vergara (economia y tecnologias apropiadas), Carlos Fuenzalida (ecologia), Miriam



Fernandez (salud y poblacion), Luz Maria Edwards (educacién), Paty Soto (cultura y arte). Otros participantes
destacados de la iniciatia son Carlos Prosser, Silvia Klein, Nadia Ibafiez, Elisabeth Cunnigham y Ana Maria
Pinto.

Aprovechando la visita de Claudio Naranjo a Chile, las periodistas Delia Vergara, Patricia Pollitzer y
Malu Sierra, junto a la sic6loga Marta Huepe, invitan a un foro donde se propone un dialogo sobre “Nuevas
Formas de Hacer Politica”, a partir de una ponencia inicial de Claudio. Asisten destacados representantes del
mundo politico y el mundo del desarrollo personal: Sergio Molina, Jaime Castillo, Claudio Huepe, Tomas
Moulian, Manuel Bustos, Alejandro Foxley, Angel Flisfich, Genaro Arriagada, Ernesto Tironi, Manuel
Antonio Garreton entre los politicos y cientistas sociales; y Luis Weinstein, Rafael Jiménez, Arturo Mardones
y Teresa Huneeus, entre otros, por los sicologos. La conversacién mostrd cuan lejanos estaban estas dos
practicas de tener un enfoque comun, pero sefiald una propuesta de dialogo.

Ese afio 84 tiene lugar la fundacion del Partido Verde que preside Andrés Koryzma, a quien
acompafan en la directiva Adriana Silva, Agustin Sepulveda, Italia Videla. También llega a Chile Tom
Heckel, quien se instala primero en el Sur, y el afio 87 en el Cajon del Maipo, donde comienza a hacer sus
canalizaciones.

La declinacion de movimiento de la Iniciativa Planetaria en 1985 se conecta con el surgimiento de una
tematica particular de este movimiento, que se entroniza como un tema principal también en el mundo
politico en ese momento. El tema de la Paz, que se conecta también al Gltimo tramo del proceso de
recuperacion de la democracia en el pais. Cuando 1984 surgi6 con la imagen de un afio apocaliptico, la fecha
que ficciond Orwell se instalé en propiedad. Bernard Benson, fisico e inventor de armamento sofisticado,
convertido luego al budismo, lanzé El libro de la Paz. Se formaron grupos de amigos del libro de la paz en
nuMerosos paises, y se organizé un evento el 6 de Agosto de 1984 con un itinerario de nifios recorriendo los
paises con poder atdmico. Ese afio viene nuevamente a Chile Vimala Thakar, quien dicta siete charlas en el
TIDEH.

En 1985 surge el proyecto Universidad para la Paz a partir de un grupo multidisciplinario, integrado
entre otros por Ximena Abogabir, Cecilia Dockendorff, Javier Etcheverry, Ricardo Halabi, Petrus Hein,
Mario Irarrdzabal, Alex Kalawky, Sara Larrain, Gonzalo Pérez, Delia Vergara, Sergio Vergara, Luis
Weinstein y Eduardo Yentzen. Lola Hoffmann asiste como invitada de honor.

Afios 88 adelante, el letargo social y la masificacion de précticas
con referencia a lo espiritual

1987 es para el pais el afio del plebiscito, y la vispera del renacer de la democracia politica. La energia
concentrada en el movimiento antidictatorial se descomprime, a un nivel superficial la energia parece
disiparse y la vida se normaliza y trivializa. A un nivel mas profundo, la sociedad abre sus canales hacia
motivaciones mas profundas. En este contexto se hace difusa la presencia colectiva del movimiento de
conciencia, pero logra recuperar visibilidad con la instalacion en Chile, en 1990, de la revista Uno Mismo.
Poco a poco, este medio de comunicacién comienza a significar un centro de gravedad de toda la informacion
sobre esta corriente en nuestro pais. Se vuelve asi un espejo ampliado de esta presencia, y una ventana de
difusion de sus maltiples tradiciones, disciplinas y metodologias. En el desarrollo de esta revista se puede
seguir la explosién del movimiento, sin que surjan iniciativas de alcance aglutinador como lo fueron la
Iniciativa Planetaria, o el proyecto de Universidad para la Paz. Nadie alcanza aqui a abarcar el conjunto de las
actividades de conciencia y su historia se ha ido escribiendo en las paginas de esa revista.

El desafio para la epiritualidad contemporanea

En estas breves referencias al resurgimiento de las tradiciones espirituales y a la propuesta de de su
impacto intencional en occidente, con su alcance en nuestro pais, he querido instalar una imagen que navega
en contra de la nocion de que la cultura de la modernidad representa una cuspide de la sabiduria existencial
humana. Desde la mirada de las tradiciones espirituales, esta cultura representa principalmente una habilidad
en el hacer practico —sin desatender que ha sido muy inteligente y exitosa en el desarrollo de este saber



practico—, en particular aquel referido a la manipulacién mecanica de las energias que posee el planeta, y su
puesta al servicio de la comodidad y el placer a través del desarrollo de tecnologia, aunque con acceso
enormemente desigual a sus frutos. Las tradiciones espirituales, por su parte, son débiles en argumentos
tangibles, pero sus practicantes testimonian una sabiduria que permitiria sanar la vida de la humanidad sobre
la Tierra, si la humanidad se abriera masivamente a las practicas que ellas ensefian.

Frente a los grandes desafios de este presente historico, ¢cuéles son los didlogos posibles entre la
cultura de la modernidad —aferrada a la suficiencia de sus éxitos materiales y al crecimiento econdmico
como su principal utopia, a lo que se agrega un discurso lateral, aunque nunca realizado, de equidad o
igualdad—, vy las tradiciones espirituales —de las que hemos realzado en este texto su valor existencial al
servicio de la sanacion de la convivencia humana, pero que han sido débiles en demostrar la potencia social
de su propuesta? ¢Puede abrirse de este didlogo una oportunidad de cambio para el futuro historico? Este
escrito fue hecho en la conviccion de que tal didlogo constituiria un bien y una oportunidad.

Apéndice

Breve sintesis de la historia del Parlamento
de las religiones del mundo®

Primer parlamento de las religiones del mundo:
Chicago, EEUU. 1893

Del 11 al 27 de septiembre de 1893, en la ciudad de Chicago (EEUU), tuvo lugar el primer encuentro
del denominado «Parlamento Mundial de las Religiones». Alrededor de 6.000 personas —lideres,
académicos, tedlogos y representantes de las religiones del globo— se reunieron para ponderar el lugar de la
fe y la espiritualidad en el mundo moderno. Aquel evento sin precedentes marcé el comienzo del dialogo
interreligioso moderno. Se convocd a lo que e consideraba las 10 religiones mundiales: hinduismo, budismo,
jainismo, zoroastrismo, taoismo, confucianismo, sintoismo, judaismo, cristianismo e islamismo. El
Parlamento era parte de la Exposicién Colombina Mundial, con la que los Estados Unidos saludaba el cuarto
centenario de la llegada de Crist6bal Colén al Nuevo Mundo.

El objetivo del Parlamento Mundial de las Religiones fue, segin Charles Bonney, «unir a todas las
religiones en contra de toda irreligion, presentar al mundo, en el Congreso de Religién, la unidad sustancial de
muchas religiones en las buenas acciones de la vida religiosa». El Parlamento atrajo a oradores destacados del
hinduismo, el budismo y otras religiones orientales. El Parlamento reconoci6 abiertamente el creciente interés
por las religiones orientales, que se evidenciaba en la desproporcionada atencion que la prensa local brindaba
a los representantes orientales. EIl evento se convirtié en una revelacion del pluralismo de las fuerzas
religiosas en la escena norteamericana e internacional. Esa asamblea se erigi6 en vanguardia de los
movimientos de dialogo, ecuménicos e interreligiosos que han constituido una parte significativa y conspicua
del mundo religioso del siglo XX.

John Henry Barrows, pastor de la Primera Iglesia Presbiteriana de Chicago y presidente permanente
del Parlamento, en su discurso inaugural dijo:

“Nos hemos reunido como hombres religiosos, creyendo que aqui [en Chicago], en esta capital de las
maravillas materiales, en presencia de una Exposicion que muestra las maravillas sin paralelo del vapor y la
electricidad, existe una raiz espiritual en todo progreso humano. Nos hemos reunido en una escuela de
teologia comparativa... con el temperamento del amor, decididos a enterrar, por lo menos por el momento,
nuestras agudas hostilidades, ansiosos por encontrar aquello en lo que concordamos, ansiando aprender lo que
constituye el poder de las otras creencias y las debilidades de las nuestras”.

Segundo parlamento de las religiones del mundo:
Chicago, EEUU. 1993



En 1993, 100 afios mas tarde, se convocé de nuevo en Chicago otra reunion interreligiosa de carécter
similar. Ese evento comenzo con el esfuerzo inicial de budistas, hinduistas, zoroastrianos y bahaies. Luego, se
adhirieron cristianos de diversas denominaciones y miembros de otras religiones. En aquella ocasién, el
enfoque principal se dirigi6 hacia la busqueda de soluciones a los problemas de la humanidad a través del
didlogo y el esfuerzo conjunto. Ese encuentro ofrecié un contexto para la reflexion, que se plasmo en la
declaracién de principios universales que recoge el documento denominado Hacia una ética global. Dicho
texto eleva la importancia de la no violencia, el respeto por la vida, la solidaridad, un orden econémico justo,
la tolerancia, una vida transparente y la igualdad de derechos, especialmente entre el hombre y la mujer. En la
plenaria inaugural, el doctor Robert Miller, rector de la Universidad de la Paz de Costa Rica, propuso la
creacion de un parlamento equivalente a la Organizacion de las Naciones Unidas, dejando un precedente para
que la ONU considerara internamente la guia ética y espiritual de lideres religiosos del mundo.

A lo largo del Parlamento de 1993, todos los participantes tuvieron que pensar urgente, critica y
holisticamente acerca de la funcién de la religion en la bisqueda de soluciones creativas a los problemas mas
candentes de la humanidad.

Se constaté una enorme diversidad cultural y religiosa entre los participantes en el Parlamento de
1993. Estos incluian a personas que se identificaban como cristianas, hinduistas, musulmanes, budistas,
judias, zoroastrianas, jainistas, sijs, bahaies, indigenistas, nativos americanos, neopaganos, brahmanes,
tedsofos y taoistas.

El del documento rubricado por la asamblea afirma que “existen antiguas guias para el
comportamiento humano que se encuentran en las ensefianzas de las religiones del mundo y que representan
la condicion para un orden mundial sostenible”; y también declara que “...todos somos interdependientes y
hemos de relacionarnos unos con otros con respeto y paz (...) todos somos responsables para con nuestro
planeta Tierra, del cual dependemos, y del bienestar de las comunidades donde vivimos; (...) sabemos que
nuestros futuros individuales y colectivos estaran remodelados por el alcance de la vinculacion de nuestras
sociedades en comunidades que unan continentes por encima de los rasgos raciales, étnicos, culturales,
sexuales, sociales, politicos, econémicos y religiosos.

Propone finalmente cuatro compromisos: con una cultura de no violencia y respeto por la vida; con
una cultura de solidaridad y un orden econémico justo; con una cultura de tolerancia y una vida de veracidad;
derechos equitativos y asociacion entre hombres y mujeres.

Tercer parlamento de las religiones del mundo:
Ciudad Del Cabo, Sudafrica

El Tercer encuentro se realizé en 1993 en Ciudad del Cabo, Sudafrica, y se amplié la invitacion mas
alld de los representantes de las religiones, a personas y organizaciones que prestaban algun tipo de guia
social: gente del mundo de la educacion, de la politica, la empresa, los medios de comunicacion, de la ciencia,
el arte y la sociedad civil

El objetivo del encuentro fue analizar la posibilidad de formar un foro comun con el objeto deponer fin
a la intolerancia religiosa en el mundo moderno globalizado, un intento para llamar la atenciéon mundial a la
urgente necesidad de frenar el sectarismo religioso que seguia causando guerras y genocidios por todo el
mundo.

Los organizadores escogieron Sudafrica como pais anfitrion por razones histéricas y teoldgicas: un
pais donde la religion fue usada y manipulada para justificar el sistema de apartheid que permitié a una
minoria mantener a la mayoria en la esclavitud, a lo largo de cinco décadas. Era de todos conocido el hecho
de que tedlogos cristianos argumentaron a favor de la esclavitud de los indigenas africanos, apelando a la
voluntad de Dios, aunque también permanecian vivas en el recuerdo las voces de algunas minorias cristianas
que lucharon en contra del status quo.

Nelson Mandela, quien personificé la lucha de los negros y sufrié 26 afios de encarcelamiento, antes
de llegar a la presidencia de su pais, ya libre del apartheid en 1994, reconoci6 la influencia de la religion en la



lucha por la liberacion de su pueblo:

Nada ha sido mas importante en la lucha sudafricana que la religion. Cuando nadie mas quiso
ayudarnos, gente religiosa lo hizo. Nos proporcionaron las herramientas necesarias para ayudarnos a nosotros
mismos y para apoyarnos en nuestra lucha. La religibn me sustentd durante los largos afios de
encarcelamiento y la religion sigue siendo una fuerza impresionante.

El tedlogo alemén Hans Kiing acentud la dimension politica de la religion al declarar:

He llegado a la conclusion de que la religion es un asunto politico y no un asunto académico. La
religion tiene varias dimensiones politicas y no va a existir la paz entre las naciones sin que haya paz entre las
religiones; y nunca vamos a tener paz entre las religiones, sin que haya dialogo abierto y constructivo.

El Parlamento de 1999 pidié a la asamblea que reflexionara acerca de «un Ilamamiento a nuestras
instituciones», que hiciera posible que estas directivas se dirigieran a los responsables de la religién, el
gobierno, las empresas, la educacion y los medios de comunicacion del siglo XXI. En la esencia de este
Ilamado habia una invitacion a un proceso de «compromiso creativo», por el que las comunidades religiosas y
espirituales, los grupos y los individuos encontraran nuevos modos de interaccion, dialogo y colaboracion con
las demas instituciones. Los ejes tematicos del Parlamento de las Religiones del Mundo de 1999, fueron los
siguientes:

1. Encuentro con la religion y la espiritualidad: oportunidades para descubrir y preguntar.

2. Establecimiento de conexiones: encuentros enriquecedores con lo conocido y lo

diferente.

3. Llamado a un compromiso creativo de la religién, el gobierno, la empresa, la

educacion y los medios de comunicacion.

4. Ofrecimiento de dones de servicio al mundo.

5. Respaldo a Sudafrica en un momento crucial de su historia.

Se definié finalmente el compromiso de convocar cada cinco afios a el Parlamento en alguna parte del
mundo, y en virtud de ese acuerdo se esta celebrando este afio 2004 en el Forum de las Culturas en Barcelona,
Espafia..

Cuarto parlamento de las religiones del mundo:
Barcelona, Espafa

Se encuentra realizandose en estos meses. Ver documento en pagina 243 de esta misma edicion.

Notas

“ Eduardo Yentzen, periodista y terapeuta; director fundador de El Utopista Pragmatico, director fundador de la revista La Bicicleta,
Secretario de Redaccion Revista Polis.

LElizalde, Antonio (2003), Desarrollo humano y ética para la sustentabilidad. Santiago. Universidad Bolivariana -PNUMA.

2Hales, Jaime (2003), La campana interior: recursos espirituales para la humanidad. Santiago. Grupo Editorial Norma.

3 Un reciente ensayo sobre la crisis de la cultura occidental y el emergente paradigma postmoderno lo encontramos en Dinamarca, Hernan
(2004), Epitafio a la modernidad: desafio para una critica postmoderna, Ediciones Universidad Bolivariana, Santiago.

4 La validez de esta afirmacion se puede rastrear, aunque no esté argumentada directamente, en el libro a estas alturas “clasico’ sobre el
cambio epocal: The Aquarian Conspiracy: personal and social transformation in the 1980’s, de Marilyn Ferguson (1980), Los
Angeles.J.P. Tarcher, Inc.; pero para poder realmente sostenerlo se harfa necesaria una investigacion que retina los testimonios dispersos
de citas y testimonios de un millar de intelectuales, cientificos, artistas, cientistas sociales y lideres religiosos, amén de las cientos de
miles de personas que acceden a los distintos centros espirituales fundados por maestros orientales en Occidente.

5 Esto lo enuncio s6lo como una intuicion personal frente al fendmeno sorprendente de que un poder totalitario se “autodesmonte”, pues
no conozco estudios al respecto. Sélo que la cercania territorial con la fuente de las tradiciones espirituales debe haber permitido la
generacion de influencias.

8 Gregory Bateson habla de Paradigma Holistico; Fritjof Capra lo llama Paradigma Ecoldgico o Sistémico. (Dinamarca, op. cit.)



7 Watts, Alan, La Suprema Identidad, en: www.geocities.com/antologia hermetica/009.htm

8 Referencias a este tema se pueden encontrar en los maltiples libros de Claudio Naranjo, entre ellos: Gestalt sin fronteras (1993), Era
Naciente; Buenos Aires. La vieja y novisima gestalt: actitud y practica (1990), Editorial Cuatro Vientos, Santiago. En la revista La
Bicicleta N° 34, Santiago, 1982, Naranjo sefiala que la miriada de instructores espirituales que llegan a Occidente viene “...como si
fueran agentes de reclutamiento en una época que necesita de una inyeccion espiritual...”.

° Parabola en los evangelios.

0 Esta vision comparativa entre religion y espiritualidad se puede encontrar en Ouspensky, Pedro (1968), Fragmentos de una ensefianza
desconocida, Libreria Hachette S.A., Buenos Aires.

11 Watts, Alan, op. cit.

2 \er apéndice.

3 Huerta Tapia, Renato. Metafisica de la evolucion espiritual, desde la perspectiva de Sri Aurobindo. Autoedicion. Valle de la Ligua.
1995.

14 D.T. Suzuki: el zen como arte de vivir. Articulo de Eduardo Yentzen en revista Uno Mismo N° 92, Agosto 1997.

15 |dries Shah: el gran maestro sufi contemporaneo. Articulo de Eduardo Yentzen en revista Uno Mismo N° 95, Noviembre 1997.

16 “Sri Aurobindo: el ideal de la unidad humana”, articulo de Eduardo Yentzen en revista Uno Mismo N° 89, Mayo 1997.

7 “Thomas Merton: un poeta cristiano mistico”, articulo de Eduardo Yentzen en revista Uno Mismo N° 97, Enero 1998.

18 Estas ideas sobre budismo zen estan contenidas en el citado texto sobre D. T. Suzuki.

9 Estas ideas del sufismo estan contenidas en el citado texto sobre Idries Shah.

2 Estas ideas de espiritualidad cristiana estan contenidas en el citado texto sobre Thomas Merton.

2 Este texto seguramente incurre en omisiones, por las que me excuso de antemano. S6lo me he propuesto presentar la historia que me ha
tocado conocer, tanto a partir de conversaciones directas con sus actores como por mi participacion personal, que tiene su primer
acercamiento en 1972. S6lo he incorporado a las personas que en mi conocimiento suscribian explicitamente a lo espiritual, dejando fuera
a quienes han estado en procesos afines desde el movimiento alternativo.

2 Para conocer mas sobre Lola Hoffmann, se puede consultar los textos de Delia Vergara, Encuentros con Lola Hoffmann, Editorial La
Puerta Abierta, Santiago, 1989. Malu Sierra, Suefios, un camino al despertar. Dra Lola Hoffmann. Editorial La Puerta Abierta. Santiago.
1988. Leonora Calderén. Mi abuela, Lola Hoffmann, Cuatro Vientos Editorial, Santiago, 1994.

2Tomada de sitios web

2 nformacion en www.barcelona2004.org



http://www.geocities.com/antologia_hermetica/009.htm
http://www.barcelona2004.org/

